
TRÍ TUỆ TỪ LÒNG BIẾT ƠN – MỘT LỐI SỐNG GIẢN 

DỊ ĐẠM BẠC 

(Tác giả: Lumi Hồng Nhung) 

 

Có những buổi sáng, ta thấy cuộc sống dường như quá rộng 

lớn, còn mình thì quá nhỏ bé. Người ta chạy đua để tìm “trí 

tuệ” như một thứ của cải quý hiếm, như vàng trong lòng đất. 

Nhưng càng đi, càng đọc, càng tích lũy, ta lại càng thấy tâm 

mình đầy những tiếng động. Có phải trí tuệ thật sự là như thế 

không? Hay trí tuệ, đúng nghĩa nhất, chỉ nảy sinh khi ta cúi 

đầu, cảm tạ và lặng lẽ sống? 



1. Lòng biết ơn – chiếc rễ âm thầm của trí tuệ 

Kinh Thánh nhắc đi nhắc lại: “Hãy tạ ơn Chúa trong mọi hoàn 

cảnh” (1 Tx 5,18). Không phải ngẫu nhiên mà tạ ơn trở thành 

một trong những lời cầu cơ bản nhất của Kitô hữu. Người có 

lòng biết ơn không nhìn thế giới bằng con mắt chiếm hữu, mà 

bằng con mắt tiếp nhận. Họ nhận ra mọi sự – từ hơi thở, ánh 

nắng, cho đến một nụ cười nhỏ – đều là ân ban. 

Chính nơi lòng biết ơn, trí tuệ hình thành. Trí tuệ ở đây không 

phải chỉ là hiểu biết, mà là ánh sáng nội tâm giúp con người 

phân định điều gì quan trọng. Khi biết ơn, tâm hồn được thanh 

lọc khỏi oán hận, khỏi so đo; và từ đó, một sự sáng suốt nhẹ 

nhàng xuất hiện – thứ sáng suốt mà không cuốn ta vào tự cao. 

Người Kitô hữu càng biết tạ ơn, càng trở nên giống Chúa Kitô, 

Đấng “ngước mắt lên Trời mà chúc tụng Cha” trước mỗi phép 

lạ (x. Ga 6,11). 

2. Giản dị – hơi thở của linh hồn 

Đức Giêsu không dạy môn đệ Ngài cách trở nên phức tạp. 

Ngài dạy họ trở nên như trẻ nhỏ: đơn sơ, khiêm hạ, thật thà. 

Giản dị không phải là nghèo nàn hay lạc hậu, mà là chọn điều 

cốt yếu và dứt bỏ điều thừa thãi. Một tâm hồn chất chứa quá 

nhiều tham vọng, so đo, và hình thức thì khó mà nghe được 

tiếng Chúa thì thầm. 

Giản dị là hơi thở của linh hồn. Như một khu vườn, muốn nở 

hoa cần có khoảng trống giữa các gốc cây, thì tâm hồn cũng 

cần có khoảng lặng để Thần Khí đến. Khi sống giản dị, ta 

không còn bị cám dỗ phải chứng tỏ mình, phải trang hoàng đời 

mình bằng những thứ xa xỉ. Lúc đó, trí tuệ không chỉ là lời lẽ 

mà trở thành nếp sống: nếp sống thanh thản, tự do, an yên. 



3. Đạm bạc – hương hoa của sự biết đủ 

“Phúc cho ai có tâm hồn nghèo khó, vì Nước Trời là của họ” 

(Mt 5,3). Đạm bạc không đồng nghĩa với khổ hạnh khắt khe, 

nhưng là biết đủ. Người đạm bạc không để của cải, tiện nghi 

hay ham muốn phình to đến mức lấn át tâm linh. Đạm bạc là 

chén trà nhỏ, là căn phòng vừa vặn, là bữa cơm thanh đạm 

nhưng đầy bình an. 

Trong truyền thống Kitô giáo, các thánh lớn đều để lại gương 

sống đạm bạc: thánh Phanxicô khó khăn, Mẹ Têrêsa Kolkata, 

hay những vị linh mục âm thầm phục vụ. Chính nhờ đạm bạc, 

họ giữ tâm mình nhẹ, để có thể nâng đỡ người khác. Người 

đạm bạc bước đi thong thả trong đời, vì không phải kéo lê sau 

lưng cả một “kho” mong cầu vô tận. 

4. Một trí tuệ thấm đẫm nhân bản và Tin Mừng 

Khi lòng biết ơn, sự giản dị và đạm bạc hội tụ, trí tuệ nảy nở tự 

nhiên như mùa xuân đến sau mùa đông. Đó không phải là trí 

tuệ của sự sắc sảo tranh luận, mà là trí tuệ của con tim bình 

an. Một trí tuệ như thế không gây áp lực, không gây sợ hãi, 

nhưng mời gọi. Nó không chỉ làm giàu cho cá nhân, mà còn 

làm giàu cho cộng đồng, cho Giáo Hội và cho xã hội. 

Sống trong một thời đại quá nhiều thông tin, quá nhiều lựa 

chọn, người Kitô hữu được mời gọi làm chứng cho một con 

đường khác: con đường tạ ơn – giản dị – đạm bạc. Con 

đường này không nghèo nàn, mà phong phú; không lạc hậu, 

mà mới mẻ; không yếu đuối, mà mạnh mẽ từ bên trong. Nó 

đưa con người trở lại với cội nguồn – chính là Thiên Chúa, 

Đấng yêu thương. 

 



5. Kết 

Buổi sáng nay, khi cầm chén trà, tôi nghĩ đến những lời Vũ 

Thắng viết: “Trí tuệ thật sự đến từ Lòng Biết Ơn, sự Giản Dị 

và một đời sống Đạm Bạc.” Đúng thế, trí tuệ không ở đâu xa. 

Nó ở trong chính hơi thở tạ ơn, trong bước chân giản dị, trong 

bàn tay đạm bạc. Nó là hương trà khi ta nhấp cạn chén mà vẫn 

còn dư vị ngọt trong lòng. 

Nguyện xin mỗi người Kitô hữu – và cả những ai đang tìm 

đường – đón nhận ba nhân đức ấy như ba nhánh nến cháy sáng 

trên bàn thờ cuộc đời mình. Để trong ánh sáng đó, trí tuệ 

không còn là một cái đích xa xăm, mà là một con đường mỗi 

ngày ta đang đi – với tấm lòng nhẹ, bàn tay mở, và nụ cười 

bình an. 

 




